1L\

RIVISTA DI STUDII NANTU A L'ETA DI | LUMI E DI E RIVOLUZIONI

Du politique au cosmique.

Désamorcer le religieux par des voies durables

Don-Mathieu SANTINI, Professeur des Universités, UMR LISA - Universita di Corsica

Résumé :

Les Romains de I’Antiquité considéraient tout culte non public, c’est-a-dire non reconnu
par la Cité de Rome, comme superstitio. Ils considéraient également comme telles dans
une autre acception, les pratiques cultuelles pouvant représenter un danger pour la cité.
La religio désignait de son coté les cultes et rituels autorisés et pratiqués publiquement
par la communauté romaine. C’est ainsi que le christianisme restera longtemps pour les
Romains une superstitio, entendue dans ses pratiques privées, puis devenant dangereuse
pour la cité et combattue, avant d’étre officialisée comme religio, nous dirions

aujourd’hui religion d’Etat, tandis que le polythéisme devenait superstitio.

Les péres de ’Eglise firent évoluer cette dualité en mettant en avant cette idée de
désordre et de danger pour la cité. Désormais, il n’y aura plus pour le christianisme
qu’une vraie religion (institutionnelle), face aux hérésies et superstitions a combattre,

puisque dangereuses.

Pour autant, le christianisme, méme s’il ne cessera d’afficher sa lutte contre un
paganisme diabolique qui inclura désormais toute croyance autre que la sienne,
integrera, dans sa volonté de convertir les campagnes, les rituels anciens liés aux
éléments cosmiques, en leur associant des figures saintes. C’est ainsi que ’Eglise du
pauvre mélera a son culte des pratiques superstitieuses, tant qu’elles ne remettront pas

en cause le pouvoir de ’Eglise de Rome.

En Corse perdurent des traditions rituelles et festives ou paganisme et catholicisme

opérent depuis longtemps un syncrétisme au service d’une communauté. Dans leur

oLl
A UniversiTa a4 ,4/«7 \m@
44U piCorsica | LABORATOIRE g NG
4 . LIEUX IDENTITES N )0
> ESPACES & ACTIVITES WA /o u n esco
PASQUALE | MR 6240 115A <o
Paou Chaire



https://m3c.universita.corsica/lumi/

1L\

RIVISTA DI STUDII NANTU A L'ETA DI | LUMI E DI E RIVOLUZIONI

pratique, elles sont les héritiéres de ces traditions primordiales calées sur le rythme
cosmique des travaux et des jours. Elles accompagnent par le rituel les grands moments

de communion entre ’homme et 1a nature.

N’est-ce point dans cette démarche, loin des communications corporates, touristiques et
partisanes auxquelles nous soumet notre société de « consommunication », que pourrait
s’affirmer en Corse une culture ouverte sur les valeurs de solidarité, de justice et
d’hospitalité, partagées tant par les héritiers des différentes religions du livre et de la

nature que par les athées ?

Il s’agirait alors d’une superstition, au premier sens romain du terme, assurant la
neutralité de I’Etat qu’impose le principe de laicité. Des pratiques privées, mais
partagées par une communauté. Des pratiques ancestrales, mais retrouvant un présent

par leur réelle connexion avec les autres et avec la terre, avec le sacré en somme.

Summary :

The ancient Romans considered any cult that was not public, i.e. not recognised by the
City of Rome, to be superstitio. In another sense, they also considered as such any cult
practices that could represent a danger to the city. Religio, on the other hand, referred
to the cults and rituals authorised and practised publicly by the Roman community.
This is how Christianity remained a superstitio for the Romans for a long time,
understood in its private practices, then becoming dangerous for the city and being
fought against, before being made official as a religio - we would say State religion today

- while polytheism became a superstitio.

The Fathers of the Church changed this duality by emphasising the idea of disorder and
danger to the city. From then on, Christianity was to have only one true (institutional)

religion, while heresies and superstitions were to be combated as dangerous.

However, even though Christianity would never cease to fight a diabolical paganism that
would henceforth include all beliefs other than its own, in its desire to convert the

countryside, it would incorporate ancient rituals linked to the cosmic elements, by

oLl
A UniversiTA a4 S \m@
44 piCorsicaA | LABORATOIRE 2 A\
. . LIEUX IDENTITES o T
> ESPACES & ACTIVITES T/ U n esco
PASQUALE | MR 6240 115A <
Paou Chaire



https://m3c.universita.corsica/lumi/

1L\

RIVISTA DI STUDII NANTU A L'ETA DI | LUMI E DI E RIVOLUZIONI

associating holy figures with them. In this way, the Church of the Poor mixed
superstitious practices with its worship, as long as they did not challenge the power of

the Church of Rome.

In Corsica, ritual and festive traditions continue to exist, where paganism and
Catholicism have long been syncretised in the service of a community. In their practice,
they are heirs to these primordial traditions based on the cosmic rhythm of work and
days. Through ritual, they accompany the great moments of communion between man

and nature.

Is it not in this approach, far from the corporate, tourist and partisan communications
to which our society of ‘consumerism’ subjects us, that a culture open to the values of
solidarity, justice and hospitality, shared as much by the heirs of the different religions

of the book and of nature as by atheists, could be affirmed in Corsica?

Then it would be a superstition, in the first Roman sense of the term, ensuring the
neutrality of the State imposed by the principle of secularism. Private practices, but
shared by a community. Ancestral practices, but rediscovering a present through their

real connection with others and with the earth, with the sacred in short.

Mots-clés : Citoyenneté et religion ; Religions et écologie

Introduction :

La question de la religion et de son influence sur la société est complexe et sujette depuis
longtemps a de vifs débats. Alors que certains y voient une source de moralité et de cohésion
sociale, d'autres la pergoivent comme un facteur de division et de conflits au sein méme d’un
territoire national vécu dans son environnement géopolitique'. Dans un monde en proie a des

tensions croissantes, il est crucial de réfléchir aux moyens de désamorcer le potentiel de

1 Christopher Lizotte, “Rethinking laicité as a geopolitical concept”, Modern & Contemporary France, 31(3), 2024,
pp. 305-321. https://doi.org/10.1080/09639489.2023.2167964

oLl
A UniversiTa A ,4/7 un@
p DI CORsICA | LABORATOIRE =\
7 - LIEUX IDENTITES o ST
> ESPACES & ACTIVITES NS /o U n esco
PASQUALE | MR 6240 115A <o
Paou Chaire

XS



https://m3c.universita.corsica/lumi/
https://doi.org/10.1080/09639489.2023.2167964

1L\

RIVISTA DI STUDII NANTU A L'ETA DI | LUMI E DI E RIVOLUZIONI

violence et d'intolérance associé a la religion, tout en respectant la liberté¢ de conscience et la

diversité des croyances?.

Cette communication a €té placée au sein de ce colloque dans la thématique « Aux origines de
la laicité ». Il y sera plutot question de savoir comment la laicité peut discuter avec les origines
sans devenir pour autant radicale, au sens figuré du terme. Il y a plusieurs fagcons d’interroger
la laicité. Sous 1’angle politique et historique dont elle est issue, elle concerne la séparation de
I’Eglise et de I’Etat, faisant d’un Etat laic un Etat ou les institutions religicuses n'ont pas de
pouvoir politique, dans le but de contribuer a limiter les conflits interreligieux et a garantir
I'égalité de traitement pour tous les citoyens, quelle que soit leur foi. Elle demande une
¢ducation a la laicité et aux valeurs de tolérance et de respect mutuel pour prévenir les dérives
extrémistes et favoriser une société inclusive. Elle encourage enfin, le dialogue et la
compréhension mutuelle entre les différentes religions pour contribuer a apaiser les tensions et
a construire des ponts entre les communautés.® Mais encore faut-il étre d’accord sur une méme

conception du religieux.

Le religieux sera compris ici selon la conception du philosophe Marcel Gauchet qui établit une
évolution du cosmique, forme premiere et universelle de la religion n’opérant pas de séparation
entre nature et culture et relevant d’un ordre cosmique transcendant et immanent a la fois, au
politique religieux, qui déploie le sacré au sein de sociétés politiques, a partir du développement
de la cité et de I’écriture, pour par la suite procéder a un lent désenchantement du monde par la
valorisation de 1’individualisme, de la raison et du droit liés & la Modernité*. Nous sommes
donc ici en présence de trois niveaux de compréhension du phénomene religieux : le cosmique,

le politique et le culturel.

La religion cosmique releve d’une spiritualité universelle, au sens premier du terme. Forme
premicre du religieux, elle établit un lien direct avec les astres, la terre, les éléments et toute

forme de vie’. Elle a pour premier culte celui rendu aux ancétres, et établit des liens de

2Valentine Zuber, « La laicité frangaise au regard des droits de I'homme : entre garantie de |a liberté de conscience
et contréle du religieux », The Tocqueville Review/La revue Tocqueville 44(2), 2023, pp. 13-
30. https://muse.jhu.edu/article/914132.

3 David Koussens, « La séparation des Eglises et de I'Etat en France : variations sur un méme théme », The
Tocqueville Review/La revue Tocqueville44(2), 2023, pp. 31-54. https://muse.jhu.edu/article/914133.

4 Marcel Gauchet, Le désenchantement du monde, Folio Essais, 2005.

5 Mircea Eliade, Traité d’histoire des religions, Payot, 2003.

‘ oLy L

A UniversiTA Q) N
DI CORSICA | LABORATOIRE g =

D> &l T ozt

LIEUX IDENTITES Unesco

/V ESPACES & ACTIVITES
PaoLi Chaire

03706"

PASQUALE UMR 6240 LISA >


https://m3c.universita.corsica/lumi/
https://muse-jhu-edu.inshs.bib.cnrs.fr/article/914132
https://muse-jhu-edu.inshs.bib.cnrs.fr/article/914133

U

RIVISTA DI STUDII NANTU A L'ETA DI | LUMI E DI E RIVOLUZIONI

circularité entre la vie et la mort. Elle comprend, par analogie symbolique, que le ciel divin
fertilise la terre divine par la pluie, qui de ce fait, engendre et reprend toute vie. Les liens entre
milieu visible et invisible sont sacrés et demandent la pratique de rituels visant a répéter les
gestes et les paroles des divinités permettant au cycle cosmique de la vie et de la mort de faire
renaitre la lumiére et la vie aprés un passage dans la nuit et la mort, tant de la terre, que des

animaux, des plantes et des hommes.

Ce type de religion évoluera au fil du temps avec la naissance des cités vers un polythéisme
accordant bientot a chaque panthéon divin une division du travail et des fonctions a I’image de
ce qui se fera dans la communauté terrestre. Un dieu supréme trone alors au-dessus des autres,
dieu céleste armé souvent de 1’éclair et se manifestant en Méditerranée par des hiérophanies
taurines mugissantes. Il a pour équivalent le roi qui cumule alors souvent les pouvoirs temporels
et spirituels. C’est la naissance des religions politiques, qui accompagnent les conquétes
territoriales, imposant leurs dieux aux dieux locaux, a moins qu’ils ne les intégrent comme

subalternes au dieu vainqueur.

La naissance des empires impulsera bientdt I’émergence d’un dieu unique, raillé et combattu
jusqu’a qu’il ne soit assimilé a I’empereur lui-méme. C’est ce qui se passe quatre-vingt
générations avant la ndtre, aux premiers siécles de notre eére. Pour les Romains polythéistes, le
distinguo entre Religio et Superstitio se faisait en ces termes : on entendait par Religio une
notion bien plus large que celle qui occupe le champ de la religion d’aujourd’hui. Il s’agissait
de rendre un culte, et au-dela, de porter un sentiment de piété profonde aux dieux et aux
ancétres. Ce culte permettait de maintenir I’ordre cosmique et d’assurer la prospérité de la cité.
La Superstitio, quant a elle, concernait des cultes privés, étrangers ou excessifs, tolérés tant
qu’ils ne mettaient pas en danger 1’ordre social en devenant « superstitions malfaisantes »°. A
ainsi été considéré comme superstitio le christianisme des premiers siecles, jusqu’a ce qu’il
parvienne a s’insérer au sein méme du pouvoir de I’Empire, rejetant par la-méme les autres
cultes dans les limbes de la supersitio, que les Péres de I’Eglise habilleront bientot de la figure

diabolique. Pour autant, I’Eglise ne ménera pas systématiquement une guerre ouverte au

6 Maurice Sachot, « Religio/Superstitio - Historique d’une subversion puis d’un retournement », Revue de
I’histoire des religions, Vol. 208, N°4, 1991, pp. 355-394

‘ oLy L

A UniversiTA Q) N
DI CORSICA | LABORATOIRE g =

D> &l T ozt

LIEUX IDENTITES Unesco

/V ESPACES & ACTIVITES
PaoLi Chaire

03706"

PASQUALE UMR 6240 LISA >


https://m3c.universita.corsica/lumi/

U

RIVISTA DI STUDII NANTU A L'ETA DI | LUMI E DI E RIVOLUZIONI

paganisme. Elle procédera souvent par intégration des rites paiens, eux-mémes en lien avec la

vie de ces pagani, paysans et bergers.

Le christianisme du Moyen-Age convertit par I’usage du merveilleux’

, et par les récits de
miracles opérés par les saints (mirabilia), ces intermédiaires auprés du divin reprenant la
fonction des défunts. XXX---XXX Ces derniers ne disparaitront pas pour autant du paysage
cultuel, interférant jusqu’a nos jours aupres de Dieu, pour exaucer les prieres des croyants. Mais
tous les rituels maintenant un lien avec la pierre qui n’est pas €glise et le bois qui n’est pas
croix, tous ceux qui perpétuent des rituels non consacrés par 1’Eglise seront combattus, interdits
et considérés comme diaboliques. Chemin faisant, les cultes chrétiens alimenteront le
palimpseste spirituel local tout en marquant le territoire physique de leur empreinte ecclésiale
par un réseau de chapelles, églises, cathédrales, couvents et abbayes, mais ¢galement croix de
chemins, de sommets et d’entrées de villages, oratoires campagnards, et jusqu’aux niches de
maisons. Tous les gestes de la vie publique et en particulier les sacrements concernant les
baptémes, mariages, et morts, seront consacrés par I’Eglise. La vie en communauté des premiers
ordres renforcera les liens avec les populations locales et de ce fait, la christianisation, sur un
substrat paien résilient. C’est ainsi que la piété populaire chrétienne a pu perpétuer une dévotion
davantage tournée vers le divin que vers Dieu lui-méme, retrouvant de la sorte les vieilles
religions cosmiques. On remarquera que le calendrier chrétien est un calendrier agro-cosmique,
liant nombre de personnages sacrés de la religion chrétienne aux solstices, équinoxes et bascules
de saisons. Il y a alors une compréhension partagée par les clercs, les paysans et les citadins,
d’une cosmologie traditionnelle associant activités et travaux aux rythmes cycliques de I’année
cosmique. Par les fétes fixes comme Noél et mobiles comme Paques se lisent les horloges
solaires et lunaires qui guident les hommes, les ames et les troupeaux vers 1’Eglise et ses

représentants.

Le cycle vie-mort-renaissance scandé par des rituels processionnels et élémentaires (terre, feu,

eau, air) cultivent alors les symboles de la fertilité, de la purification et du lien avec le divin,

7 Giuseppe Gatto & Jean-Claude Schmitt, « Le voyage au paradis. La christianisation des traditions folkloriques au
Moyen Age », Annales. Economies, sociétés, civilisations. 34° année, N. 5, 1979, pp. 929-942.

‘ oLy L

A UniversiTA Q) N
DI CORSICA | LABORATOIRE g =

D> &l T ozt

LIEUX IDENTITES Unesco

/V ESPACES & ACTIVITES
PaoLi Chaire

03706"

PASQUALE UMR 6240 LISA >


https://m3c.universita.corsica/lumi/

U

RIVISTA DI STUDII NANTU A L'ETA DI | LUMI E DI E RIVOLUZIONI

méme si la religion chrétienne a traduit négativement les déesses-meres en sorciéres et les

défunts qui reviennent a des périodes cardinales de I’année, en démons.®

Ce qui distingue le sacré d’une religion politique d’une religion cosmique, c’est le découpage
physique du temple bati dans 1’espace terrestre, créant de facto une limite entre le sacré de la
maison de Dieu et le profane de ce qui lui est extérieur, quand les rituels cosmiques peuvent
créer en des lieux trés divers un centre, un axis mundi’, a partir duquel ils peuvent organiser un
espace sacré. Cette évolution est possible a partir de 1’essor de 1’écriture qui représente un
espace cartographiable et un temps chronologique lin€aire différent du temps cosmique
circulaire et sacré. Dans le temple, le temps linéaire n’existe pas. Seul le temps cosmique, le
temps circulaire permet de connecter ’homme au sacré en suspendant le temps profane de ce
qui est extérieur au temple.!® Les religions politiques ont concentré le sacré dans le temple.
Bien siir, la vierge Marie pourra se manifester en certains lieux possédant une charge sacrée
considérable pour prendre possession symbolique de ces hauts-lieux, mais cette représentante
chrétienne du sacré féminin renvoie au souvenir des vieilles divinités de la fertilité. Quant a
Dieu, son écoute sera désormais supérieure plus qu’ailleurs en ses temples, églises ou

mosquées, et la communication avec lui devra passer par la.

Plus tard, avec les Lumiéres, viendra le temps du désenchantement du monde'!. La science et
la philosophie unies raboteront progressivement les piliers célestes pour faire atterrir le divin
dans une mare d’atomes rampants provisoirement sur une terre qui n’enfantera plus et qui
deviendra une simple chose étendue, pensée par un homme technicisé qui orientera son regard
vers une nouvelle croyance : le progres. Nous savons aujourd’hui combien de victoires ont été
remportées en son nom pour apporter confort et sécurité a une partie de I’humanité. On sait
aussi combien de destructions de peuples et de cultures, de milieux naturels, de guerres, de
pollutions, de dévastations des équilibres de la planéte méme, menacent aujourd’hui celle-ci
d’une 6° extinction de masse causant la disparition d’une grande partie des especes naturelles,

dont I’homme.

8 Ljudmila Vinogradova, « Les croyances aux démons dans la structure du calendrier populaire », Ethnologie
Francgaise, 26(4), 1996, 738-747. http://www.jstor.org/stable/40989809

° Mircea Eliade, Le sacré et le profane, Folio Essais, 1994.

10 1dem, pp. 68-70.

11 Max Weber, L'éthique protestante et I'esprit du capitalisme, Pocket, 1991.

‘ oLy L

A UniversiTA Q) N
DI CORSICA | LABORATOIRE g =

D> &l T ozt

LIEUX IDENTITES Unesco

/V ESPACES & ACTIVITES
PaoLi Chaire

03706"

PASQUALE UMR 6240 LISA >


https://m3c.universita.corsica/lumi/
http://www.jstor.org/stable/40989809

U

RIVISTA DI STUDII NANTU A L'ETA DI | LUMI E DI E RIVOLUZIONI

C’est ainsi que le monde dans lequel nous vivons désormais a perdu non seulement le sens du
cultuel cosmique mais également celui du cultuel ecclésial. D’un monde sacré en soi, le
religieux a séparé le sacré du profane, pour ne laisser place aujourd’hui qu’a un profane
sacralisé par la société de consommation. Le cultuel a fait place dans le meilleur des cas au
culturel, grace a la piété populaire, mais il est aujourd’hui largement concurrencé par le
superficiel ou I’absence de divin se compense par le spectacle, approche désacralisée de la féte.
On n’honore plus un saint ou une sainte, en lien avec les activités agricoles, mais on assiste a
la « féte du village ». Et si on demande aux gens ce qu’est cette féte de leur village ou de leur
ville, ils vous diront sans doute qu’il s’y déroule une messe et peut-€tre une procession, puis un
bal animé par un DJ. Que savent-ils du saint ou de la sainte patronne de leur village ou de leur
ville ? Dans un cas favorable, ils vous diront que ce moment est important par ce qu’il s’agit de
patrimoine (culturel), que cela crée du lien (social), que le bal est ’occasion de faire la féte,
parfois jusque tard dans la nuit. Mais ou est le sacré ? Que savent-ils du lien entre leur féte
patronale, la saison, les rituels observés, les activités et les travaux humains ? Décosmisés de
ce rapport au sacré, ils sont souvent présents par le corps mais pas par un esprit occupé par des

pensées triviales.

J’ai choisi le village d’ Arghjusta ¢ Muricciu situé¢ en moyenne vallée du Taravu comme étude
de cas. « La Description de la Corse (début XVle sieécle) mentionne dans la pieve de Cruscaglia
« la Casella et lo Moriccio » omettant « I’ Arghjusta ». En 1613, une carte génoise situe dans le

fief d’Istria « la Casella » avec 8 feux, prés de Moriccio (12), « I’Argiusta » en possédant 18. »!2

Historiquement les terres du littoral de la vallée sont indivises mais concernent peu Arghjusta
¢ Muricciu. Ce qui implique que ce village a da, au cours de I’histoire, €tre relativement
autonome d’un point de vue alimentaire. Il a été contraint d’utiliser de maniére raisonnée un
méme espace pour le partager entre paturages, vergers, céréales, et cultures méditerranéennes

avec appoint de bétail diversifié.

12 Lucette Poncin, Arghjusta-Muricciu — Patrimoine d’un village, 2016, Piazzola, p. 6.

. 2oLl % ﬁﬁin

A UniversiTA A
DI CORSICA | LABORATOIRE g : =

> ) & v

LIEUX IDENTITES Unesco

- ESPACES & ACTIVITES
Paot Chaire

PASQUALE UMR 6240 LISA


https://m3c.universita.corsica/lumi/

U

RIVISTA DI STUDII NANTU A L'ETA DI | LUMI E DI E RIVOLUZIONI

L’¢église, du XVI® siécle, remaniée au XVIII® et peut-Etre au XI1Xe, est dédiée a Sant’Ippolitu et
San Cassianu. Le village dépendait auparavant de la Capella di San Cassianu, qui se trouvait,

elle, plus bas dans la vallée, aujourd’hui sur la commune de Maca.

Cassiano d’Imola, a ne pas confondre avec d’autres saints portant le méme nom, enseignait
dans la deuxieme partie du III° siécle la grammaire et la littérature au Forum Cornelii, 1’actuelle
Imola, en Emilie-Romagne. Martyrisé un 13 aoit, certainement sous le régne de Dioclétien,
entre 303 et 305, son culte est trés ancien, puisque vénéré a Imola des le V° siecle. Toutefois, il
n’intégrera le calendrier chrétien qu’au XI° siecle. Sa rigueur et peut-&tre sa sévérité fit qu’il fut
dénoncé au Préfet comme « auteur d’une nouvelle religion ». Il lui fut alors demandé de
renoncer a ses croyances ou tout du moins de sacrifier aux dieux de la religion romaine, ce qu’il
refusa. Il fut alors condamné a mort, ses étudiants étant chargés d’exécuter la peine. Les mains
liées dans le dos, il fut déchiré par eux a coups de stylets, ceux-la mémes qu’ils utilisaient pour

inciser les tablettes de cire qui leur servaient de support d’écriture.

L’>¢église Sant’Ippolitu e Cassianu est située en aval du village, sur une butte entre deux cours
d’eau qui I’alimentent, emplacement éminemment symbolique pouvant exprimer séparation
entre sacré et profane, fertilité et purification, milieux visible et invisible!?. Ces deux saints sont

des martyrs honorés le 13 aont!*

. La messe est celle dite « pour plusieurs martyrs ». Pratiquée
jadis en latin, elle est dite aujourd’hui en francgais et on peut y lire dans le texte pour honorer

ces deux saints patrons un exemple pour résister aux souffrances et aux difficultés de la vie :

« Vous avez soutenu un grand combat de souffrances, d’une part exposés comme en spectacle
aux opprobres et aux tribulations, et de [’autre, prenant part aux maux de ceux qui étaient
traités de méme. Car vous avez eu de la compassion pour les prisonniers, et vous avez accepté
avec joie la perte de vos biens, sachant que vous aviez une richesse meilleure et permanente.

N’abandonnez donc pas votre confiance, qui aura une grande rémunération. »'°

13 Don-Mathieu Santini, Raconter I'invisible. Une introduction aux récits mythiques corses traditionnels, Le Bord
de I'Eau, Spondi, 2024.

14 ’Eglise catholique honore également le méme jour Sainte Radegonde, reine et religieuse, belle fille de Sainte
Clothilde, elle-méme épouse de Clovis, roi des Francs. Si sainte Clothilde exerca une influence décisive pour la
conversion de la France, il semble évident que sa belle-fille ait pu étre trés honorée pour les mémes raisons. Mais
la Corse du XVle siecle n’est pas francgaise, et ses modeles se trouvent davantage en ltalie, d’ou la présence de
nos deux martyrs.

15 Commun de plusieurs Martyrs hors du Temps Pascal Ill : Salus autem
https://www.introibo.fr/Commun-de-plusieurs-Martyrs-hors,327

. 2oLl % ﬁﬁin

A UniversiTA A
DI CORSICA | LABORATOIRE g : =

> ) & v

LIEUX IDENTITES Unesco

- ESPACES & ACTIVITES
Paot Chaire

PASQUALE UMR 6240 LISA


https://m3c.universita.corsica/lumi/
https://www.introibo.fr/Commun-de-plusieurs-Martyrs-hors,327

U

RIVISTA DI STUDII NANTU A L'ETA DI | LUMI E DI E RIVOLUZIONI

Car la vie au XVle siécle devait €tre rude aux paysans, en proie aux luttes de pouvoir de
seigneurs puissants, qui, sous protection génoise, imposaient aux paysans une exploitation
souvent sévére. Malgré des révoltes contre les feudataires'®, nombre d’entre eux ont dfi perdre
leurs biens, lorsqu’ils n’ont pas perdu la vie, et la question de ce qui n’était pas encore désigné
par le terme de résilience était sans doute une réalité pour beaucoup. S’en remettre au tout
puissant lorsqu’on a tout perdu est trés courant, mais la question de ’acceptation avec joie

reléve sans doute uniquement de la sanctification.

La messe du 13 aoit fait aussi appel a I’Evangile de Luc :

« Ceux qui sement dans les larmes moissonneront dans [’allégresse.

V/. Ils allaient et venaient en pleurant, tandis qu'’ils jetaient leurs semences.
7

V/. Mais ils reviendront avec allégresse chargés de leurs gerbes. »'

Doit-on lire dans ces versets une allégorie de la souffrance vécue par ces paysans ? Sans aucun
doute. La promesse de jours meilleurs est celle des moissons, méme si celles-ci sont déja
réalisées au 13 aolt. L’idée serait alors d’encourager les hommes au travail malgré les
souffrances, en vue de la satisfaction de jouir de leurs récoltes. Mais il pourrait s’agir également
d’une promesse pour I’autre monde, apres le jugement dernier. Cette seconde hypothése semble

plus probable si on prend en considération ces mots dits un peu plus tard durant la messe :
« Gardez-vous du levain des pharisiens...
...ne craignez point ceux qui tuent le corps...

...préservez-nous de tous les périls grdce a I’intercession de vos saints martyrs. »'®

16 Lucette Poncin, op. cit., p. 6 : « Lors de la révolte populaire contre les feudataires (1611-1615), six participants
sont cités pour 'Arghjusta : Le prétre Domenico et des notables (« Santo » fils d’Angioletto de I'Argiusta... »). Une
seule action violente est imputée a la population de la « Capella di Santo Cassiano » : le vol de céréales,
marchandises ou argent dans la maison d’Ercole Istria a Moca, la nuit de la Sant’Agostino 1614. Elle n‘a pas
participé aux « feux de la Saint Laurent », ol furent massacrés des familles seigneuriales d’Ornano, en 1615. Mais
a-t-elle pu rester indifférente aux événements de Zigliara, de I'autre c6té du fleuve, quand brilaient les maisons
Bozzi, et quand on apprit I'exécution, par pendaison, d’'un meneur, le maitre charpentier du lieu. »

17 Salus autem, op. cit.

18 Id
em.
. 2oLl % ﬁﬁin
A UNiversiTA ) L%
DI CoRsicA | LABORATOIRE S
= >

LIEUX IDENTITES Unesco

- ESPACES & ACTIVITES
Paot Chaire

PASQUALE UMR 6240 LISA


https://m3c.universita.corsica/lumi/

1L\

RIVISTA DI STUDII NANTU A L'ETA DI | LUMI E DI E RIVOLUZIONI

On comprend ici I’adresse aux croyants visant a passer par I’intercession des saints comme
protection, comme cela est fait par ailleurs dans le culte des ancétres. Les morts, les saints,
occupent une place de choix dans les priéres, car ils assurent une protection, peut-étre voulue

par Dieu, certainement par 1’Eglise catholique de la Contre-Réforme.

De nos jours, au cours de la messe d’Arghjusta ¢ Muricciu, les statues des saints sont portées
en procession a bras le corps autour de 1’église et, de mémoire humaine, cette déambulation n’a
jamais concerné un espace plus vaste. Cette procession s’effectue en sens inverse des aiguilles
d’une montre. Il s’agit d’un rituel ancien de fertilité et de protection, renforcé par la symbolique
des rubans de couleur dont sont parés les deux saints. Les palmes portées par les statues dans
la main gauche signalent leur qualit¢ de martyrs. Ces traditions s’ancrent dans une piété
populaire qui implique une dimension affective et émotionnelle, et une diversité locale
reprenant une symbolique universelle. C’est un patrimoine en méme temps qu’un rapport au

sacré. C’est une culture qui ne reléve pas de 1’idéologie mais de la foi.

Si on s’attarde du co6té du calendrier, on remarque que le 13 aoft suit de trois jours le 10, jour
de la Saint Laurent. Or, selon la 1égende, Hippolyte était le gedlier de Laurent, qui fut supplicié
par le feu sur un gril. Nous sommes a la fin de I’époque des fortes chaleurs marquée par
I’apparition a I’aube de Sirius, I’étoile principale de la constellation du chien. C’est ainsi que la
période qui va de la fin juillet a la Saint Laurent, est dite période de canicule. On parle en
revanche d’A4 rinfriscata di Santa Maria, rafraichissement du 15 aolit qui ne se produit guere
plus de nos jours ou le climat connait des perturbations importantes. Le geodlier de Saint Laurent
emprisonne symboliquement le saint et le feu qui le symbolise, qui asseéche la terre et les
cultures. Saint Hippolyte occupe donc une place intermédiaire entre 1’extinction du feu (10
aout) et le rafraichissement de la saison (15 aofit). On remarque au passage que ¢’est Marie qui

opere le retour aux conditions climatiques plus propices a la vie et donc a la fertilité.

Mais cet Hippolyte est celui de la légende, adapté certainement aux traditions cosmiques
paiennes, mais bien différent du véritable Saint Hippolyte qui était prétre, exégete et auteur de
nombreux ouvrages théologiques, au point qu’il contestera le pouvoir au pape Pontien pour
devenir le premier antipape. IIs finiront tous deux condamnés en pleine « anarchie militaire »

par ’empereur Maximin 1° aux mines de Sardaigne ou ils mourront en 236, a moins que ce ne

03706"

LI :
A UniversiTa Q}O 4/ un@
p pI CORsICA | LABORATOIRE 7))
b= LIEUX IDENTITES | W YD
> ESPACES & ACTIVITES A LV U n esco
PASQUALE | MR 6240 115A <
Paou Chaire



https://m3c.universita.corsica/lumi/

U

RIVISTA DI STUDII NANTU A L'ETA DI | LUMI E DI E RIVOLUZIONI

soit sous I’empereur Valérien vers 258.'° Frivolité temporelle de 1’oralité associant Hyppolite
a Laurent, supplicié¢ a cette date et enterré¢ dans des tombeaux proches sur la Voie Tiburtine a
Rome. Pour les besoins de la 1égende, Hyppolite abandonnera sa fonction de grand théologien
pour celle de gedlier. Si Hyppolite n’a pas eu la reconnaissance qu’il aurait d avoir dans les
siecles suivants, c’est certainement parce qu’il écrivait en grec a une époque ou le latin était
devenu prépondérant en Occident. Il fut par contre largement traduit et commenté en Orient en
syriaque, arabe, copte, etc., ce qui permit de retrouver peu a peu son ceuvre conséquente, mais
ses positions schismatiques dans la controverse concernant le caractére trinitaire de Dieu?’,

seront la deuxiéme raison du culte relatif qui sera le sien durant de nombreux siccles.

11 faudra attendre le XVI° siécle et la découverte dans son tombeau d’une statue le représentant
en costume de philosophe, assis sur une cathedra de forme antique, avec, en inscription sur son
siege la liste de certains de ses ouvrages, pour qu’une place de choix lui soit accordée. Est-ce
I’actualité de cette redécouverte, qui, en lien avec son supplice en Sardaigne, donnera une
consécration qui lui sera dédiée dans de nouvelles églises comme celle d’ Arghjusta ¢ Muricciu ?

C’est possible.

Mais il ne faut pas oublier que cette découverte se fera dans une période ou I’Eglise doit faire
face aux critiques qui lui sont portées a I’interne. Le Concile de Trente, dont la premicre

convocation a lieu en 1545, mais qui se déroulera en 25 sessions sur dix-huit ans, sous le régne

19 « Hippolyte, baptisé par saint Laurent, était en train de communier lorsqu’il fut arrété a son domicile. Amené
devant ’empereur Valérien et interrogé sur sa religion, il se déclara hardiment chrétien et fut, pour cette raison,
flagellé. Aux coups succéderent les belles promesses, mais sa constance demeura inébranlable : on le livra donc
au préfet de la ville. Trainé par des chevaux indomptés a travers des lieux couverts d’épines et de chardons, il eut
le corps tout déchiré et s’endormit ainsi dans le Seigneur vers ’an 258. Lorsqu’on alla dans sa maison pour
confisquer ses biens, on se rendit compte que tous ses serviteurs étaient chrétiens : on les fit périr a leur tour. »
https.//www.barroux.org/saints-du-jour/saints-hippolyte-et-cassien/. Le prénom Hyppolite signifiant « Dompteur
de chevaux », du grec hyppos « cheval » et lutos « dompteur », on comprend que son supplice lié aux chevaux
n’est pas anodin.

20« On spéculait beaucoup, a cette époque, dans le milieu romain, sur la monarchie divine, tant et si bien que,
pour la sauvegarder, certains, comme Théodote de Bizance, Théodote le banquier, et plus tard Artémon, en étaient
arrivés a sacrifier délibérément la divinité de Jésus. Une telle doctrine différait trop du christianisme authentique
pour pouvoir se produire longtemps sans attirer sur elle I’attention et les condamnations de I’autorité ecclésiastique.
Tandis que le pape Victor excommuniait Théodote, le prétre Hyppolite combattait avec énergie une doctrine si
contraire a la tradition chrétienne. Mais presque aussitot, d’autres chrétiens se mirent a sauvegarder d’une maniére
toute différente ’unité, la monarchie divine. Repoussant de toutes leurs forces la théologie du Logos, qui avait son
point de départ dans le IVe Evangile et qui s’était déja développée surtout par I’effort des apologistes, ils ne
voulaient admettre qu’une différence purement nominale entre le Pére et le Fils. (...) Bref, pendant quelques années
4 Rome, on ne parla plus que de monarchie. » Emile Amann, « Hyppolite (Saint) », Dictionnaire de Théologie
Catholique, t. Sixiéme, Letouzey et Ane, 1920, p. 2492. Dans ce climat, il deviendra adversaire du pape Zéphirin,
avant de devenir rival du pape Calliste, et donc proner le schisme.

. 2oLl % ﬁﬁin

A UniversiTA A
DI CORSICA | LABORATOIRE g : =

> ) & v

LIEUX IDENTITES Unesco

- ESPACES & ACTIVITES
Paot Chaire

PASQUALE UMR 6240 LISA


https://m3c.universita.corsica/lumi/
https://www.barroux.org/saints-du-jour/saints-hippolyte-et-cassien/

1L\

RIVISTA DI STUDII NANTU A L'ETA DI | LUMI E DI E RIVOLUZIONI

de quatre papes, permet en effet a I’'Eglise d’engager une Contre-Réforme face a la montée du
Protestantisme. Ses conséquences seront a la fois dogmatiques et disciplinaires, la 1égitimité du
culte des saints y sera affirmée, et parmi eux, les martyres et les doctes connaitront un regain
d’attention. C’est sans doute dans ce contexte de Contre-Réforme que 1’église d’Arghjusta ¢

Muricciu sera dédi¢e a Sant’Ippolito ¢ Cassiano.

L’association de deux martyrs du III° siecle, souvent représentés ensemble dans I’art religieux,
recouvre donc tout son sens dans le cadre de la Contre-Réforme du XVI® siecle et a pu, a travers
la dédicace de 1’église d’Arghjusta ¢ Muricciu, affirmer les symboles de la foi et de la
persévérance chrétienne face aux persécutions, dont on a vu précédemment qu’elles ont pu étre

réelles pour les habitants de la région.

11 faut penser les relations entre le peuple et le petit clergé, comme étant tres étroites. Dans un
« Rapport détaillé sur les revenus de I’église et de la paroisse d’Argiusta-Moriccio » de 1905,

consulté en 2024 a I’Evéché de Corse, il est stipulé :

« Presque toute la paroisse est au culte, et d’apres ces usages établis depuis les temps les plus
reculés, chaque famille doit fournir au curé une rétribution. 3 francs ou bien un décalitre de
blé ou d’orge. Sur le nombre des familles précitées (74), une trentaine fait défaut, les unes par

mauvaise volonté, les autres se trouvant dans une impossibilité absolue. »

On lit bien dans cet usage la place essentielle des céréales dans la production locale, mais
¢galement la pauvreté de la paroisse. Il sera recueilli cette année 1905 quarante-deux décalitres
de bl¢ et deux d’orge. Quarante messes chantées pour les morts donneront lieu a des dons : deux
décalitres de blé ou un litre d’huile. On pergoit ainsi la place importante de I’oliveraie, puisque
la production méme d’un terrain (Saint Sacrement) du clergé local, certainement une dizaine
d’arbres, permet alors une production de 40 a 50 litres d’huile. Le curé fait ¢galement état de
dix a douze pains du purgatoire par semaine pour la messe du lundi, dédiée aux ames du
purgatoire. Il mentionne enfin qu’il récupére toute la cire provenant des enterrements, soit entre
huit et dix livres de cire jaune. En revanche, le curé se doit de fournir les cierges de la
Chandeleur et les palmes des Rameaux, entretenir 1’église et pourvoir aux cierges, pain et vin

de la messe.

oivoé*

LI "
A UniversiTa Q}Oy 4/ un@
p pI CORsICA | LABORATOIRE 7))
b= LIEUX IDENTITES | W T
> ESPACES & ACTIVITES 2 X7 U n esco
PASQUALE | MR 6240 115A > <
Paou Chaire


https://m3c.universita.corsica/lumi/

U

RIVISTA DI STUDII NANTU A L'ETA DI | LUMI E DI E RIVOLUZIONI

Enfin, il est précisé dans ce rapport que le curé procede a une messe chantée pour la féte de la
confrérie (qui n’existe plus et dont la date du calendrier n’est pas précisée) et une pour la sainte
Lucie, sans aucune indemnité. Si la féte de la confrérie coincidait avec le 13 aofit, ce qui n’est
pas certain, il est intéressant de noter que la messe donnée le jour de la Sainte Lucie témoigne
de facto d’un culte antérieur a celui d’Hyppolite et Cassien. Santa Lucia est une antique chapelle
située sur le chemin de transhumance entre Pantanu ¢ I Foci, dont certains éléments (modillons
romans en particulier) ont été récupérés dans 1’église de Sant’Ippolitu ¢ Cassianu. Santa Lucia,
qui n’est plus fétée a Arghjusta ¢ Muricciu, n’appartient pas a la saison de 1’« extinction du
feu » de la canicule d’aolt, mais a celle de la naissance de la lumiére, le Lux latin étant
I’étymologie de Lucia. On la féte ailleurs le 13 décembre, date de son martyre, et elle annonce,
en ce début de solstice, la naissance du Christ. On note encore une fois ici la cosmisation d’un
christianisme fondé sur des religions plus anciennes. C’est ce que la religion politique, le
catholicisme, a abandonné en passant d’un dogme philosophique a un dogme compris comme
décret, et confronté de plus en plus a la doxa consumériste de la société du spectacle. Ce constat

est-il sans appel ?

Peut-&tre pas, mais une recosmisation du religieux implique une dimension affective et
émotionnelle, un ancrage dans les traditions locales et une diversité s’accordant avec une
symbolique universelle. C’est un patrimoine en méme temps qu’un rapport au sacré. C’est une
culture qui ne reléve pas de 1’idéologie mais de la foi. Elle est donc apparemment trés opposée
aune laicité qui procede de la raison plutdt que de I’affect, de 1’égalité plutdt que de la fraternité,

de I’espace public plutot que des lieux de mémoire, de la loi plutot que de la foi.

Et pourtant, cette recosmisation semble répondre aux besoins de notre époque. Elle permet de
se reconnecter a soi-méme et a un inconscient collectif qui tranche avec cette société-monde
des écrans qui flatte la transparence, le tout-conscience voyeuriste qui externalise constamment
sur ses réseaux le rapport au monde. Elle permet de se reconnecter aux autres vivants, humains
et non-humains, par une appartenance a un monde sacré, ce qui contraste avec cette nature
soumise a la grande consommation et au gaspillage, désormais en grand danger de destruction.

Elle permet de se reconnecter au pass¢, de par le patrimoine culturel, tant immatériel que

‘ oLy L

A UniversiTA Q) N
DI CORSICA | LABORATOIRE g =

D> &l T ozt

LIEUX IDENTITES Unesco

/V ESPACES & ACTIVITES
PaoLi Chaire

03706"

PASQUALE UMR 6240 LISA >


https://m3c.universita.corsica/lumi/

U

RIVISTA DI STUDII NANTU A L'ETA DI | LUMI E DI E RIVOLUZIONI

matériel qu’elle mobilise, quand le progres technique désormais aux portes du transhumanisme

nous propose une « civilisation du méme »?!.

Face au désenchantement spirituel et au réenchantement de surface (et de grande surface) par
la magie des vitrines des galeries marchandes des hypers de la périurbanisation et celle des
réseaux numériques, ne peut-on admettre que le marché (et ses rituels consuméristes) est
aujourd’hui devenu une religio financiere ? Religio, puisqu’elle cohabite avec et rend un culte
a la Cité-monde qu’est le marché. De son coté, 1’Etat (et ses rituels républicains) n’est-il pas
une religio ou une superstitio civile ? Il fut certainement religio du temps du désenchantement
spirituel, avant que ne se soit établi le marché comme nouvelle religio-monde. Il devient méme

aujourd’hui une superstitio, a ’heure ou les grognards de la République ont pris leur retraite.

Que serait le catholicisme aujourd’hui s’il se recosmisait ? Une superstitio ? C’est ce que 1’on
reproche parfois aux piétés populaires, puisqu’elles perpétuent, méme a I’insu des croyants, des
rituels cosmiques en lien avec les « travaux et les jours » et les cultes préchrétiens. Ce serait
pourtant le moyen de répondre a des aspirations populaires tout en redonnant un sens a la vie
de tous les jours. Si les rituels des fétes s’inscrivaient a nouveau dans une sacralité recosmisée,

il est évident que celle-ci serait davantage inclusive, voire cecuménique.

Reconnecter le religieux au sacré cosmique valoriserait les agriculteurs et les artisans, les
acteurs du quotidien d’une terre qui n’est pas une chose étendue, mais une partie profonde de

ce que nous sommes, comme nous sommes une partie de ce qu’elle est.

La féte patronale serait celle d’une communauté réconciliée avec les rythmes de la terre et de
I’homme, en pleine possession de connaissances naturelles et culturelles reconnectées au sacré,
elles-mémes associées a une reconnexion de I’homme avec lui-méme, les autres, vivants et non

vivants, et un passé réinvesti dans le présent pour augurer un futur viable.

Désamorcer le religieux ne signifie pas nier ou supprimer la religion, mais plutdt la canaliser
vers des voies constructives et pacifiques. En combinant des approches politiques et cosmiques,
en promouvant I'éducation et le dialogue, et en luttant pour la justice sociale, nous pouvons
construire un monde ou des croyances diverses coexisteraient harmonieusement dans le respect

mutuel et la responsabilité envers la planéte. Une éco-spiritualité pourrait développer une

21 Sylvain Tesson, Petit traité sur I'immensité du monde, Editions des Equateurs, Paris, 2013.

‘ oLy L

A UniversiTA Q) N
DI CORSICA | LABORATOIRE g =

D> &l T ozt

LIEUX IDENTITES Unesco

/V ESPACES & ACTIVITES
PaoLi Chaire

03706"

PASQUALE UMR 6240 LISA >


https://m3c.universita.corsica/lumi/

U

RIVISTA DI STUDII NANTU A L'ETA DI | LUMI E DI E RIVOLUZIONI

connexion profonde pouvant nourrir un sentiment d'unité et de respect pour toute la création
transcendant les divisions religieuses par des pratiques traditionnelles religieuses recosmisées.
Et en Corse, la religion catholique serait certainement la plus @ méme de se saisir de I’enjeu a

partir de ses religiosités populaires.

ﬁmin
@

unesco

Chaire

UNIVERSITA

DI CORSICA | LABORATOIRE

P LIEUX IDENTITES

S ESPACES & ACTIVITES

PASQUALE | yMR 6240 115A
PaoLl



https://m3c.universita.corsica/lumi/

	Du politique au cosmique.
	Désamorcer le religieux par des voies durables
	Don-Mathieu SANTINI, Professeur des Universités, UMR LISA - Università di Corsica

